
94 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

هبوط آدم)ع( 

یا هبوط ابلیس؟

چکیده

مضمون هبوط آدم)ع( از مضامین پراهمیت در منظومة فکری حافظ است که در سراسر دیوان او ملاحظه می‌شود. 
برای درک این مضمون و دریافتی نزدیک به اندیشة شاعر، ناگزیر از کنار هم قرار دادن تمام ابیات این شبکة 

معنایی هستیم، زیرا توجه به ارتباطات معنایی و درون‌متنی در تحقق این امر ضرورت دارد. بیت:  	  
                  من ملک بودم و فردوس برین جایم بود	   آدم آورد درین دیر خراب آبادم

از جملة این ابیات است که در مقاله‌ای با عنوان »زبان حال ابلیس در بیتی از حافظ«، به قلم دکتر سجاد آیدنلو، 
تفسیری متفاوت از تفاسیر دیگر شارحان، از گذشته تا حال، از آن ارائه شده‌است. در این خوانش متفاوت، با قید 
احتمال، گویندة بیت ابلیس دانسته شده‌است، اما شواهدی در دیوان حافظ وجود دارد که به لحاظ ساختار لفظی 
و معنایی همانند بیت مورد نظر است و این پرسش را به میان می‌آورد که آیا تمام ابیاتی که متضمن مفهوم بیت 

سمیه جبارپور
دکترای زبان و ادبیات فارسی- عرفانی



95آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

مذکور هستند، زبان حال ابلیس می‌باشند یا این بیت از میان این همه، یک استثنا است؟ در نوشتار حاضر، با توجه 
دادن مجدد به شواهد متنی موجود در دیوان حافظ، به دنبال بررسی دیگربارة مفهوم و گویندة این بیت هستیم.

مقدمه

قابل  بازتاب  ما  دینی  و  تفسیری  عرفانی،  اساطیری،  ادبی،  سنت  در  آدم)ع(  هبوط  کهن‌الگوی 
ملاحظه‌ای داشته و موجب پدیدآمدن مضامین و حتی داستان‌های عامیانة متعددی شده‌است. این 
موضوع در دیوان حافظ نیز مضمون‌ساز بوده و از اهم اندیشه‌های او به شمار می‌آید. نتایج مترتبّ 
بر این ماجرا، از زوایای متعددی مورد توجه شاعر بوده است: به هیچ گرفتن بهشت و نعمات آن؛ 
تن دادن به غم غربت و اندوه و درد هجران و فراق و دغدغة بازگشت به جایگاه اعلی و برین 
نخست که همگی از اندیشه‌های ملامتی شاعر برمی‌خیزد. پژوهشگران نیز به موضوع هبوط آدم)ع( 
در غزلیات حافظ از جنبه‌های گوناگون نگریسته‌اند؛ از جمله، مقالة »نوستالوژی هبوط و بازتاب 
آن در دیوان حافظ« که این موضوع را از منظر روانشناسی و با روش توصیفی بررسی کرده‌است؛ 
در مقالة دیگری با عنوان »مضمون هبوط آدم)ع( در غزلیات حافظ«، که از بنیان تحلیلی خوبی هم 
برخوردار است، نویسنده در پی آن است تا خاستگاه اندیشه‌های ملامتی حافظ را در ماجرای هبوط 
آدم)ع( و از جمله، غزل »فاش می‌گویم و از گفتة خود دلشادم ....« بیابد؛ گفتنی است که نویسندة 

این مقاله با توجه به مضمون هبوط، متکلمِ تمام ابیات این غزل را آدم)ع( می‌داند.
دکتر سجاد آیدنلو در مقاله‌ای با عنوان »زبان حال ابلیس در بیتی از حافظ«، برداشت متفاوتی از 

بیت مورد بحث پیشنهاد می‌دهد و آن را زبان حال ابلیس می‌داند1:
خراب‌آبادم دیر  درین  آورد  خراب‌آبادمآدم  دیر  درین  آورد  آدم  من مَلَک بودم و فردوس برین جایم بودمن مَلَک بودم و فردوس برین جایم بود

			   )حافظ، 1387: 310( 

از نظر ایشان، از میان هفت تفسیر ذکر شده برای واژة مَلَک در بیت، که در شروح مختلف 
دیوان حافظ آمده )آیدنلو، 1397: 103(، هیچ کدام گویای معنای صریحی نیست، زیرا مَلَک تقابل 
ماهوی با لفظ آدم در مصرع دوم دارد و بنابراین از مَلَک معنای ماوضع‌له آن، یعنی فرشته افاده 
می‌شود و آدم، فرشته نیست )همان: 104(. از آنجا که ابلیس از میان فرشتگان، تنها فرشته‌ای بود 
که از مأوای اصلی خود، یعنی بهشت اخراج شد و عامل اخراج او، آدم)ع( بود، پس این بیت، 



96 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

زمین  به  هبوط  از  او  و شکایت  ابلیس  زبان حال 
دیگر  تفسیرهای  و 112(. وی  )همان: 106  است 
را »تأویل‌های خیال‌پردازانه از شعر حافظ« می‌داند 
)همان: 122( و معنای ماحصل بیت را چنین تبیین 
می‌نماید: »)ابلیس می‌گوید( من )در اصل( فرشته 
بودم و در بهشت برین جای داشتم و آدم )که من 
بر او سجده نکردم( باعث شد )خداوند به مکافات 
این کار مرا از آنجا )فردوس برین( اخراج کند( در 
آباد( هبوط کنم.«  به ظاهر  این جهان )ویرانسرای 

)همان: 112(
در اینکه مضمون و مفهوم بیت مذکور هبوط 
می‌آید  پیش  که  سؤالی  اما  نیست.  تردیدی  است، 
این است که با توجه به اهمیت موضوع هبوط در 
دیوان حافظ، آیا مقصود شاعر هبوط آدم)ع( است یا 
هبوط ابلیس؟ با اینکه توجه به هبوط ابلیس در سنت 
عرفانی و ادبی منظوم و منثور ما مسبوق به سابقه 
بوده و نگاه عذرجویانه به ابلیس در ادبیات عرفانی 
)که محتوای آن تأویل و توجیه عرفانیِ امتناع ابلیس 
از سجده در برابر آدم)ع( و سرپیچی او از فرمان 
الهی و در نتیجه اخراج از مقام فرشتگی‌اش است( و 
هبوطِ تراژیک او به زمین مضمون‌آفرین بوده است، 
با توجه به شعر حافظ، به نظر می‌رسد هبوط  اما 
آدم)ع( به زمین و رنج و غمِ ناشی از فراق معشوق، 
اصلی‌ترین و مهم‌ترین مضمون در منظومة فکری او 
باشد. قراین و شواهد قابل اعتنایی در دیوان حافظ 

کهن‌الگوی هبوط آدم)ع( در 
سنت ادبی، اساطیری، عرفانی، 
تفسیری و دینی ما بازتاب قابل 
موجب  و  داشته  ملاحظه‌ای 
حتی  و  مضامین  پدید‌آمدن 
متعددی  عامیانة  داستان‌های 
در  موضوع  این  شده‌است. 
دیوان حافظ نیز مضمون‌ساز 
بوده و از اهم اندیشه‌های او 

به شمار می‌آید.



97آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

وجود دارد که این مضمون را تداعی می‌کند. این شواهد و بررسیِ وجوه و زوایای نسبت آنها با 
بیت مذکور موجب شده است تا تفسیر جدید دربارة متکلم این بیت در مقالة مورد اشاره، در مظانّ 
تردید قرار گیرد. با عنایت به اینکه مفهوم بیت مورد بحث و ابیات مشابه آن حول محور چهار 
واژة کلیدی می‌گردد، بررسی موضوع و ساختار نوشتار کنونی در چهار بخشِ مَلَک، فردوس برین، 

هبوط و سفر و سلوک عاشقانه صورت گرفته‌است.

1- بحث و بررسی

 بن‌مایه و مضمون غزلی که بیت مورد بحث در آن آمده، یعنی »فاش می‌گویم و از گفتة خود دلشادم...«، 
عشق است. این غزل ظاهراً به استقبال از غزلی از کمال خجندی با مطلع:

مبارکبادم به  بیاید  که  گو  را  مبارکبادمخواجه  به  بیاید  که  گو  را  خواجه  باز در عشقِ یکی دل به غلامی دادمباز در عشقِ یکی دل به غلامی دادم

		          )غنی، 1366: 36-35( 

سروده شده است. از کلیت غزل‌های حافظ، به ویژه غزل‌های عرفانی وی، به روشنی بر می‌آید که 
او توجه خود را به تنزّل روح، حتی بیش از ترقّی آن معطوف داشته و آمال وی، رسیدن به مقام 
قرب و عرش الهی بوده‌است. حافظ هم در این غزل و هم غزل‌هایی با همین مضمون، صدای انسان 
هبوط یافته و تبعید شده به دامگه دنیا می‌شود و از زبان او سخن می‌گوید. این انسان آرمانی حافظ، 
در فردوس برین مأوا داشت، لکن از بد حادثه در دیر خراب‌آباد دنیا گرفتار می‌شود و به بازگشت 

به وطن اصلی، با مرکب عشق بسیار مشتاق و آرزومند است:    
آرزومندی خطاب آمد که واثق شو به الطاف خداوندی خطاب آمد که واثق شو به الطاف خداوندی باد می‌گفتم حدیث  با  آرزومندیسحر  باد می‌گفتم حدیث  با  سحر 

		          )حافظ، 1387: 418( 

 برخی واژگان کلیدی و مفاهیم آنها در بیت مورد بررسی و ابیات مشابه آن در شعر حافظ، تصویری 
 در ذهن می‌آفریند که حاصل آن، نوعی تناسب است. این کلمات کلیدی در زنجیرة تداعی‌ها در این 
 ابیات چونان حلقه‌های زنجیر است که نمی‌توان از ارتباط معنایی آنها چشم‌پوشی کرد: ملَک، فردوس 
برین، هبوط، گرفتاری در قالب جسمانی و گوهر عشق عناصر مهم و اساسی است که در این ابیات 

وجود دارد و کلیت آنها مبین اندیشه‌ای واحد در دیوان حافظ است. 
پیش از آنکه به بررسی موضوع بپردازیم، گزارشی از چکیدة مقالة »زبان حال ابلیس...« ضرورت 



98 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

آدم)ع(  بیت مزبور  را در  مَلَک  تفسیرهایی که  بر  اشِکال عمده  مقاله دو  این  آیدنلو در  دارد. دکتر 
دانسته‌اند، وارد می‌کند که ما آنها را ذیل دو عنوان کلی می‌آوریم؛ البته دلایل کلامی2 و جز آن نیز در 

این مقاله به تفصیل مطرح شده‌است که برای اطلاع از آنها می‌توان به اصل مقاله رجوع کرد.
اشِکال اول: مغایر دانستن من )ملک( و آدم در بیت 

- »در سایر بیت‌ها که به روایت هبوط آدم از بهشت اشاره شده، فاعل حضرت آدم و نتیجة 
عمل نیز متوجه خود اوست، ولی در بیت »من ملک...« گویندة دیگری )من( آدم را موجب اخراج 

خود از بهشت می‌داند.« )آیدنلو، 1397: 105(
- استدلال بر پایة منطق نحوی و معنایی: »آدم نمی‌تواند هم فاعل و هم مفعول بیت باشد.« )همان: 104(

- عدم سنخیت آدم یا فرزندان او )نوع انسان( با فرشته: »نمی‌توانیم بگوییم... حافظ آدم و ابنای 
بشر یا روح انسان را ملک خوانده‌است.« )همان: 104(

- در مصراع اول تشبیهی وجود ندارد )همان: 104( و اگر تشبیه باشد، منافی برتری آدم بر 
فرشته در جهانبینی حافظ است.

- قرینه‌های معنایی و نحوی در ساخت بیت موجب عدم پذیرش دیدگاه غالب در تفسیر بیت 
منظور شده‌است. )همان: 103(

اشِکال دوم: حضور یا خروج ابلیس و آدم )ع( از مقام خود یا بهشت
- »در اینجا کاربرد ظریف و درست فعل ماضی »بودم« بر ماهیت و مقام فرشتگی ابلیس پیش 
از خلقت آدم و فرمان سجدة ملایک بر او اشاره دارد، زیرا پس از این ماجرا ابلیس، هم از بهشت 
رانده می‌شود و هم چنانکه در گزارش بعضی مآخذ می‌بینیم از اصل و صورت ملکی به درمی‌آید 

و از عزازیلی به ابلیسی و شیطانی دگرگون می‌شود.« )همان: 109(
- »ابلیس پیش از آزمون سجده بر آدم)ع( در بهشت و ملکوت آسمان ساکن بود. این موضوع از 
قرآن مجید دریافت می‌شود؛ در سورة اعراف )آیة 13( پس از ذکر خلقت آدم و سرپیچی ابلیس از 
سجده بر او چنین می‌فرماید: »فاهبط منها...« مرجع ضمیر ها در »منها« و »فیها« جنت یا سماست، یعنی 
ابلیس در بهشت و آسمان بود و با فرمان »اهبط« از آنجا رانده می‌شود و هبوط می‌کند.« )همان: 110(

- »ابلیس پس از خودداری از سجده بر آدم)ع( با خطاب »فاهبط« از بهشت برین و آسمان اعلی 
اخراج و به زمین افکنده می‌شود.« )همان: 111(



99آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

دربارة اشِکال اول، در قسمت »مَلَک« از نوشتار حاضر و دربارة اشِکال دوم در بخش »فردوس 
برین« بحث خواهد شد.

						             وجود مـا معمائـی است حــافظ    
که تحقیقش فسون است و فسانه

      					    1-1- مَلَک

با اینکه حافظ در سراسر دیوانش، تنها یک بار با خطاب صریح، از لفظ مَلَک در اشاره به من )خود 
یا جز خود( استفاده کرده، که همین امر، از سویی تفسیر بیت را دشوار و از سوی دیگر، تأویل آن 

را ساده‌تر کرده است، ولی تقابل فرشته یا ملَک و آدم)ع( در اشعار او، چند بار آمده است:

بخواه جام و گلابی به خاک آدم ریزبخواه جام و گلابی به خاک آدم ریز فرشته عشق نداند که چیست قصه مخوانفرشته عشق نداند که چیست قصه مخوان

		          )حافظ، 1387: 27( 

کند غیب  علم  اسرار  بر  اعتراض  کندکه  غیب  علم  اسرار  بر  اعتراض  که  مرا به رندی و عشق آن فضول عیب کندمرا به رندی و عشق آن فضول عیب کند

		          )همان: 195( 

می‌کنند مخمّر  آدم  طینت  آنجا  می‌کنندکاندر  مخمّر  آدم  طینت  آنجا  کاندر  بر در میخانة عشق ای ملک تسبیح گویبر در میخانة عشق ای ملک تسبیح گوی

		          )همان: 207( 

که در حسن تو چیزی یافت بیش از طور انسانیکه در حسن تو چیزی یافت بیش از طور انسانی ملک در سجدة آدم زمین‌بوس تو نیت کردملک در سجدة آدم زمین‌بوس تو نیت کرد

		          )همان: 447( 

نکتة قابل توجه در تمام این ابیات و بیت مورد بررسی این است که لفظ مَلک و در یک مورد، 
فرشته، مفرد آمده و مقصود از آن اسم جنس است. یعنی، ملک به معنای فرشته، مورد نظر شاعر 
بوده است. همچنین، در این ابیات از ملک به مثابه سوم شخص یا دیگری یاد شده، بر خلاف بیت 
مورد نظر که ملک خود متکلم و گویندة بیت است. نکته‌ای که در مورد بیت مورد نظر وجود دارد، 
اشارة این من به گناه آدم)ع( است که این گمان را تقویت میکند که اساساً این دو )من و آدم( 
متفاوت هستند و نمی‌توانند یکی باشند. اما باید گفت در اشاره به گناه آدم)ع( تفکیک منِ انسانِ 

نوعی از آدم در ابیات دیگری از حافظ نیز سابقه دارد:



100 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

فکنم فکنم  حوّا  و  حوّاآدم  و  آدم  گنه  اندر  گنه کآتش  اندر  کآتش  ]من[ از دل تنگ گنهکار برآرم آهی]من[ از دل تنگ گنهکار برآرم آهی

		          )حافظ، 1387: 345( 

می‌داری؟ چرا  فریاد  و  می‌نالی  می‌داری؟  چرا  فریاد  و  می‌نالی  کهکه  از از  تو به تقصیر خود افتادی از این در محرومتو به تقصیر خود افتادی از این در محروم

		          )همان: 425( 

مضمون این بیت نیز همانند مصرع »... آدم آورد درین دیر خراب آبادم« در بیت مورد بحث، 
شکایت از گناه نخستین است و گناه آدم)ع( عامل هبوط انسان دانسته شده است. تو، روح یا منِ 
برتر یا انسان آرمانی حافظ است که جزئی از منِ او شده و شاعر از طریق او می‌خواهد منِ زمینی 
و خودبین را از میانه بردارد. این منِ آگاهی یافته، هرچه از هستی کاذب فاصله می‌گیرد، با الفاظی 

خود را وصف می‌کند که گاه تا به عرش نیز می‌رساند.  
از دیگر دلایلی که آیدنلو برای نادرست بودن تفسیر ملک در مفهوم روح مجرد آدمی به عنوان 
قاعدة  از  استعاره  این  است، تخطی  آورده  است،  دیوان حافظ  تفسیر غالب شروح  که  استعاره، 
تشبیهی اعرف و اجلی بودن مشبه‌به است؛ با این توضیح که چون فرشته فاقد این خصوصیت است 
)اعرف و اجلی بودن(، پس این تشبیه نیز قاعدتاً نباید درست باشد و اساساً چنین برداشتی از معنی 
ملک در بیت، منافیِ برتری مقام انسان بر فرشته است )آیدنلو، 1397: 104(. لازم به اشاره است که 
حافظ تشبیهی مشابه با این ساختار را در بیت دیگری نیز آورده و آنجا نیز از این قاعدة بلاغی که 

مشبه‌به باید اجلی و اعرف از مشبه باشد، تخطی کرده است:
کنی کنی  پری‌زاده  چند  پری‌زادهآدمئی  چند  آدمئی  با  با عیش  عیش  گر از آن آدمیانی که بهشتت هوس استگر از آن آدمیانی که بهشتت هوس است

		          )حافظ، 1387: 450( 

پری‌زاده که به معنای پری‌نژاد، از نسل و نژاد پری )دهخدا: ماده پری‌زاده؛ حافظ، 1386: 621؛ 
ذوالنور ج2، 1372: 1111( و فرشتة زیباروی و فرشته‌نژاد )حافظ، 1380: 656 و برزگر خالقی، 
1389: 1058( در فرهنگ‌های لغت و برخی شروح غزلیات حافظ آمده، فاقد معنای تشبیهی 
است و با تعابیری چون پری‌وش، پری‌رو و ماهروی مترادف نیست. در برخی شرح‌ها، پری‌زاده 
به پری‌وش معنا شده )حافظ، 1381: 708 و حافظ، 1388: 481 و هروی، 1386: 1954( و این 
به دلیل معنای استعاری است که به آن داده‌اند. با توجه به آنچه گفته‌شد دو خوانش متفاوت از 
بیت وجود دارد: یکی متعلق به دکتر خانلری است که با دادن کسره به چند در ترکیب »آدمئی 



101آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

چند پری‌زاده«، خواسته است تشبیهی بودن مصرع دوم را نشان دهد )حافظ، ج1، 1382: 960(، 
یعنی آدمی که همچون پری‌زاده زیباست؛ اما بر خلاف وی، استاد فروزانفر چند را از اعداد دانسته 
است )فروزانفر، 1380: 63( که بر طبق آن، چند بدون کسره و با سکون دال خوانده می‌شود. آنچه 
در اینجا  قابل توجه است اینکه اگر این ترکیب، تشبیه باشد، پس در اینجا هم از قاعدة بلاغی 
اعرف و اجلی بودن مشبه‌به، یعنی پری‌زاده، تخطی شده‌است، اما برطبق تفسیر استاد فروزانفر، 
در بیت تشبیهی وجود ندارد. پس در این صورت آدمی فرشته‌نژاد خوانده شده‌است، مانند بیت 

مورد بحث.  
اشکال دیگری که در مقالة مورد بررسی، بر ساختار بیت وارد شده، بر پایة منطق نحوی و 
معنایی است، بدین شرح که من متکلم در مصرع اول نمی‌تواند با آدم سوم شخص در مصرع دوم 
یکی باشد )آیدنلو، 1397: 104(. شعر حافظ »از حیث معنی دارای دو مرتبه یا دو ساحت است 
و هر یک از این دو ساحت، منسوب به یک من... اولی ساحت معنای بیرونی شعر است و دومی 
ساحت معنای درونی« )پورجوادی، 1393: 223(. به عنوان نمونه، در بیت زیر، دو من به تفکیک 
آمده که در حقیقت هر دو یکی است، با این تفاوت که اولی به ساحت درونی و دومی به ساحت 

بیرونی معنا مربوط است:
رموز مستی و رندی ز رموز مستی و رندی ز منمن بشنو نه از  بشنو نه از حافظحافظ که با جام و قدح هر شب ندیم ماه و پروینم که با جام و قدح هر شب ندیم ماه و پروینم

		          )همان: 222( 

کاربرد دو ساحت برای یک معنا، در شعر حافظ بی‌سابقه نیست:
که که سالکسالک بی‌خبر نبود ز راه و رسم منزل‌ها بی‌خبر نبود ز راه و رسم منزل‌ها به می سجاده رنگین کن گرتبه می سجاده رنگین کن گرت پیر مغان  پیر مغان گویدگوید

		          )همان: 31( 

که در بیت، سالک و پیر مغان، علیرغم ماهیت متفاوتشان، یکی بوده و مقصود از سالک، همان 
پیر مغان است )خرمشاهی، ج1، 1393: 99 و پورنامداریان، 1392)ب(: 402(. 

آیدنلو در ادامة بحث مغایرت آدم و ملک به اشارات متعدد قرآنی دربارة اینکه ابلیس جزو ملائکه 
بوده استناد کرده است )آیدنلو، 1397: 108(، از جمله آیة: »و اذ قلنا للملائکه اسجدوا لادم فسجدوا 
الا ابلیس کان من الجنّ« )الکهف )18( : 50(. بایسته است به نکته‌ای که از این آیات شریف به 
دست می‌آید توجه کرد که »اینکه اول ابلیس از ملائکه مستثنی شده، به معنای آن است که او جزو 



102 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

ملائکه بوده، اما بعد می‌فرماید که ابلیس از جن بود. 
پس کدام است؟ اینجا نشان می‌دهد که سیر ابلیس 
متفاوت از سیر دیگر صور جنسی و اسم علم ملک 
بوده است. ابلیس دو بار سیر نزولی داشته: بار اوّل 
به جنس  و  شد  ملکی خود جدا  از صورت  وقتی 
خود نگاه کرد، آن‌گاه که هنوز آدمی نبود و لذا به 
روی زمین هبوط کرد. اما به اذن پروردگار، دوباره 
خود را به تعالی کشاند و به مأمن فرشتگان صعود 
کرد و جزو ملائکه شد. پس از خلقت آدم، برای بار 
دوم به جنس خود نگریست و این بار برای همیشه 
از بارگاه کبریایی خود نزول کرد.« نکتة دیگر اینکه 
استثنای ابلیس از ملائکه به این معنا نیست که وی 
لزوماً از جنس فرشتگان بود، بلکه ابلیس با توجه به 
دلیل مصاحبت  به  ذکر شد،  بالا  در  که  توضیحاتی 
چندین ساله با ملائکه، جزوی از آنها به شمار می‌آمد. 
با این وصف، عجیب نیست که آدم نیز خود را جزو 

ملائکه بداند.
 حافظ در غزلیاتش، بارها از واژگانی که تداعی‌کنندة 
به خود  اشاره  یا خصوصیات آن هستند در  ملک 
یا آدمی، بهره برده است. بسامد این تعابیر در شعر 
نمی‌توان  که  به‌طوری  است،  اهمیت  حائز  حافظ 
صرف‌نظر  مَلَک  واژة  با  آنها  احتمالی  نسبت  از 
نیز، در بیت ماقبل »من  کرد. در غزل مورد بحث 
دیده  واژگان  نوع  این  به  اشاره  و...«،  بودم   ملک 

می‌شود:

دکتر سجاد آیدنلو در مقاله‌ای 
ابلیس  حال  »زبان  عنوان  با 
برداشت  از حافظ«،  بیتی  در 
بحث  مورد  بیت  از  متفاوتی 
پیشنهاد می‌دهد و آن را زبان 

حال ابلیس می‌داند



103آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

افتادم چون  افتادم  چون  حادثه  حادثهدامگه  دامگه  درین  درین که  که  1( طایر1( طایر گلشن قدسم  گلشن قدسم چه دهم شرح فراقچه دهم شرح فراق

		          )حافظ، 1387: 310( 

شواهد متعددی در دیوان حافظ وجود دارد که در آنها شاعر به تصریح و یا تلویحاً استعارة مرغ/
طائر را در اشاره به خودِ حقیقی‌اش به کار برده‌است:

نشیمن تو نه این نشیمن تو نه این کنج محنت‌آبادکنج محنت‌آباد است است 2( که ای بلند نظر2( که ای بلند نظر شاه‌باز سدره‌نشین شاه‌باز سدره‌نشین
ندانمت که درین ندانمت که درین دامگهدامگه چه افتاده است چه افتاده است صفیرصفیر می‌زنند  می‌زنند   عرش  عرشکنگرة  کنگرة  ز  را  ز تو  را  تو 

		          )همان: 55( 

دام در  فکندش  تو  خال  دانة  دامعاقبت  در  فکندش  تو  خال  دانة  عاقبت  3(3( مرغ عرشم مرغ عرشم که همی‌زد ز سر  که همی‌زد ز سر سدرهسدره  صفیرصفیر

		          )همان: 304( 

4( بستة دام قفس باد چو مرغ وحشی4( بستة دام قفس باد چو مرغ وحشی  طایر سدرهطایر سدره اگر در طلبت طایر نیست اگر در طلبت طایر نیست

		          )همان: 93( 

صفیرمصفیرم می‌آید  می‌آید   عرشعرش  بام  بام ز  ز  5( من آن 5( من آن مرغممرغم که هر شام و سحرگاه که هر شام و سحرگاه

		          )همان: 322( 

روم به روم به گلشن رضوانگلشن رضوان که  که مرغمرغ  آن چمنمآن چمنم 6( چنین قفس نه سزای چو من 6( چنین قفس نه سزای چو من خوش الحانخوش الحانیستیست

		          )همان: 333( 

بیار گلزار  مژدة  بیار  گلزار  مژدة  قفس  قفساسیران  اسیران  به به  7( شکر ایزد که تو در عشرتی ای7( شکر ایزد که تو در عشرتی ای مرغ چمن مرغ چمن

		          )همان: 256( 

برخیزم برخیزم  جهان  جهاندام  دام  از  و  از   و  قدسم  قدسمطایر  طایر  8( مژدة وصل تو کو کز سر جان برخیزم8( مژدة وصل تو کو کز سر جان برخیزم

		          )همان: 327( 

حیف باشد چو تو حیف باشد چو تو مرغیمرغی که  که اسیر قفسیاسیر قفسی 9( 9( بالبال بگشای و  بگشای و صفیرصفیر از از شجر طوبی شجر طوبی زن زن

		          )همان: 432( 

به سر رسید و نیامد به سر زمان فراقبه سر رسید و نیامد به سر زمان فراق 10( چگونه باز کنم 10( چگونه باز کنم بالبال در هوای وصال در هوای وصال

		          )همان: 484( 

طاووس عرش طاووس عرش می‌شنود صیت می‌شنود صیت شهپرشهپرمم 11( شکر خدا که باز درین اوج بارگاه11( شکر خدا که باز درین اوج بارگاه

		          )همان: 522( 



104 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

آید باز  سرم  پیرانه  به  بگذشته  آیدعمر  باز  سرم  پیرانه  به  بگذشته  عمر  12( اگر آن 12( اگر آن طایر قدسیطایر قدسی ز درم باز آید ز درم باز آید

		          )همان: 241( 

که دیده آب شد از شوق خاک آن درگاه که دیده آب شد از شوق خاک آن درگاه  13( دلیل راه شو ای 13( دلیل راه شو ای طایر خجسته لقاطایر خجسته لقا

		          )همان: 499( 

که دراز است ره مقصد و من نوسفرمکه دراز است ره مقصد و من نوسفرم 14( همتم بدرقة راه کن ای 14( همتم بدرقة راه کن ای طایر قدسطایر قدس

		          )همان: 321( 

عسی الایام ان یرجعن قوماً کالذی کانواعسی الایام ان یرجعن قوماً کالذی کانوا 15( بیا ای15( بیا ای طایر فرّخ طایر فرّخ بیاور مژدة دولت بیاور مژدة دولت

		          )همان: 554( 

نشیمنم؟ هوای  برده‌اند  یاد  نشیمنم؟کز  هوای  برده‌اند  یاد  کز  61( 61( شهبازشهباز دست پادشهم این چه حالتیست دست پادشهم این چه حالتیست
 حیفست بلبلی چو من اکنون درین قفس حیفست بلبلی چو من اکنون درین قفس با این لسانِ عذب که خامش چو سوسنم با این لسانِ عذب که خامش چو سوسنم

		          )همان: 528( 

از میان شواهد بالا، بیت شمارة 2 با شمارة 1 و بیت مورد بحث ما، قرابت معنایی و تشابه 
ساختاری زیادی دارد:

شاه‌بازتو )حقیقت آدم(بیت شمارة 2
 سدره‌نشین

کنج محنت‌آباد/کنگرة عرش
این دامگه

دامگه حادثهگلشن قدسطائرَ-م )من(بیت شمارة1

دیر خرابآبادفردوس برینملکمنبیت مورد بحث

در این ابیات، حافظ حقیقت روح آدمی را یک بار با عبارت شاه‌باز سدره‌نشین، باری طائر و بار دیگر با 
لفظ مَلَک مورد خطاب قرار داده است. در ابیات بالا سه گروه واژگان و تعابیر استعاری قابل شناسایی است 

که تداعی‌کنندة مضمونی واحد، یعنی نشئة روح آدمی قبل از هبوط به دنیای خاکی و پس از آن هستند:
الف( طایر، شاه‌باز سدره‌نشین، مرغ عرش، طایر سدره، مرغ )5 بار(، طایر قدسی، طایر خجسته‌لقا، 

طایر فرخ، خوش‌الحان، صفیر )3 بار(، بال، شهپر، ملک )در بیت مورد بحث(؛
ب( گلشن قدس، کنگرة عرش، سر سدره، سدره‌نشین، بام عرش، گلشن رضوان، آن چمن، 

چمن، شجر طوبی، هوای وصال، آن درگاه، اوج بارگاه، فردوس برین )در بیت مورد بحث(؛
ج( دامگه حادثه، کنج محنت‌آباد، این دامگه، دام، دام قفس، قفس )جسم یا تن )فرید، 1377: 



105آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

)در  دیر خراب‌آباد  دام جهان،  بار(،   4  ،)452-451
بیت مورد بحث(.

مجرد  روح  برای  استعاراتی  اول،  دستة  واژگان 
قالب  در  ماده و دخول  عالم  به  از هبوط  قبل  آدمی 
فضای  در  مادّه،  از  مجرد  روح  این  است.  جسمانی 
قدس الهی )واژگان گروه دوم( و در جوار فرشتگان، 
در پرواز بوده و اکنون که اسیر جسم و دنیای خاکی 
به  ندایی  و  صفیر  است،  شده  سوم(  گروه  )واژگان 
گوشش می‌رسد که او را به آن فضای تجرد روحانی 
باز می‌خواند. همة این ابیات، به کمک زنجیرة واژگانی 
سه‌گانة بالا، مضمون پرواز و استقرار و تمکّن روح 
مجرد یا ملکی و ملکوتی در حریم قدس الهی را، پیش 
از هبوط در قفس جسم و دنیای ماده و نیز دعوت به 
پرواز به سوی آن مقام قدس الهی و روحانی، پس از 
هبوط، تداعی می‌کنند. صدرالدین شیرازی )ملاصدرا( 
کرده  بیان  چنین  را  مفهوم  این  رمزی  تعبیری  با  نیز 
در  »پرنده‌ای قدسی است که مکانش  است: سیمرغ 
کوه قاف است و صدایش خفتگان در خوابگاه ظلمات 
را بیدار می‌کند و ندایش غافلان و بی‌خبران از آیات 
را آگاهی می‌بخشد و فریادش به گوش فروافتادگان 
در پرتگاه نادانی و سرگشتگان در خوابگاه ظلمانی را 
که در عالم هیولا و درّة تاریک و دهکده‌ای که اهالیش 
ستمکارانند، می‌رسد، ولی کسی که این صدا را بشنود 
و گوش به ندایش بدهد و فریادش را بشناسد، اندک 
است« )ملاصدرا، 1388: 146(. در تعبیر ملاصدرا نیز 

مورد  غزل  اصلی  مضمون 
دیگر  برخی  و  حافظ  بحث 
تبیین  از غزل‌های مشابه آن، 
رانده  عاشقِ  آدمِ  سرگذشت 
در  گرفتار  و  بهشت  از  شده 
جسم و عالم خاکی است که 
سلامت و خوش‌نامی بهشت 
را ترک کرده و به این منزل 
ویران هبوط کرده تا با عشق 
ورزیدن به معشوق حقیقی به 

وطن اصلی خود بازگردد



106 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

»سیمرغ« فرشتگان و »خفتگان خوابگاه ظلمانی« روح انسان هبوط‌یافته را تداعی می‌کنند. 
شواهد مذکور، زبان حال شاه‌باز سدره‌نشین، مرغ، طایر قدس و طاووس عرش است که او را 
به موطن اصلی خود، قبل از هبوط، فرا می‌خوانند )قیاس کنید با کلام ملاصدرا(. هرچند در این 
ابیات لفظ مَلَک به کار نرفته‌است، اما این تعابیر و صفات منتسب به آنها این واژه را به ذهن متبادر 
می‌کند. البته آیدنلو نیز به این موضوع در بیت ماقبل »من ملک بودم...« توجه و اشاره کرده است 
که استعارة طائر، ذهن را به سوی فرشتگان پرواز کننده در عالم قدس می‌کشاند. )آیدنلو، 1397: 
121( سدره‌المنتهی درختی است در عرش و بنا به روایات شیعی، در بهشت )وینز، 1394: ذیل 
مدخل »درخت«( که دو ویژگی مهم دارد: یکی اینکه به گفتة زمخشری، علم خلایق و فرشتگان 
و اعمال آنان، به آن منتهی می‌شود و از ماورای آن کسی جز خداوند خبر ندارد )همان جا(؛ 
دوم اینکه، سدره‌المنتهی مقام جبرئیل و دیگر فرشتگان است )پورنامداریان، 1392)الف(: 255(. 
طبری در تاریخ خود از میان گزارش‌های متداخلی که در این باره می‌دهد، از وهب بن منبهّ )د. 
حدود 110ق( نقل می‌کند که این درخت، درختی با شاخه‌های در هم تنیده است که فرشتگان از 
آن می‌خورند تا جاودانه شوند )وینز، 1394: ذیل مدخل »درخت«( و ابلیس هم از طریق همین 
درخت، آدم و همسرش را فریفت با این وسوسه که خداوند به این دلیل ایشان را از تقرب به 
درخت ممنوع کرده که آنها فرشته یا جاودانه نشوند )همان جا(. از میان این گزارش‌ها، ویژگی 
دوم و قول وهب بن منبهّ برای ما اهمیت دارد. سدره‌المنتهی جایگاه فرشته است. با توجه به 
این مطلب و در صورتی که متکلم این ابیات را حافظ بدانیم )طوطی صفتی در پس پردة غیب(، 
نکته‌ای که وجود دارد اینکه روح آدم با فرشته در یک مکان قرار دارد و این می‌تواند به معنی 
مجاورت این دو، قبل از هبوط آدم و نشانگر وحدت ملکوت همة آفریده‌ها باشد، که ارتباطی با 
مبحث سرشت ندارد. مَلَک خواندن آدمی به این معنا نیست که او بالذات فرشته است و یا مانند 
فرشته، بلکه حافظ به حقیقتِ وجودی خود )و یا آدمی( اشاره می‌کند. فرشته خواندن روح آدمی 
به سبب تجرد از مادّه و سیر در فضای عالم قدسی، منافاتی با برتری مقام انسان بر ملک ندارد، 
زیرا برتری آدم بر مَلَک چنانکه حافظ نیز بارها اشاره کرده، به علت خمیرة عشق در طینت اوست:

به خاک آدم ریز به خاک آدم ریزبخواه جام و گلابی  بخواه جام و گلابی  فرشته عشق نداند که چیست قصه مخوانفرشته عشق نداند که چیست قصه مخوان

		          )حافظ، 1387: 27 و نیز: 195، 207، 447( 



حافظ در بیت دیگری هم به مجاورت و همدمی با فرشتگان اشاره می‌کند:
قال و مقال عالمی می‌کشم از برای توقال و مقال عالمی می‌کشم از برای تو منمن که ملول گشتمی از  که ملول گشتمی از نفس فرشتگاننفس فرشتگان

		          )همان: 293( 

بعُد  »این  اندیشه و شعر حافظ  مادّی و روحانی دارد. در  بعُد  انسان دو  از دیدگاه عرفانی، 
روحانی انسان، مقام فرشتگی است.« )پورنامداریان، 1392 )ب(: 7( این »من« در بیت بالا کیست 

که از مصاحبت با فرشتگان، احساس ملامت می‌کند؟
نظر  به شعر حافظ  که  دارد جوانیم...«  زندگانیم گله  »از  با مطلع  نیز در غزلی  استاد شهریار 

داشته‌است، می‌گوید:
آسمانیم پر  شکسته  طایر  آسمانیممن  پر  شکسته  طایر  من  گوش زمین به نالة من نیست آشناگوش زمین به نالة من نیست آشنا

		          )شهریار، ج1، 1388: 330( 

و عناصر مربوط به مضمون هبوط آدم)ع(، یعنی مفاهیم عشق، سفر و غربت، اسارت در چاه تن 
یا دنیا و میل به بازگشت را، چنانکه در غزل حافظ آمده، مورد توجه قرار داده است. 

با توجه به ارتباط معنایی بیت مورد بحث با ابیات شاهدی که از دیوان حافظ ذکر شد، دو 
حالت وجود دارد: اگر تفسیر مطرح شده در مقالة »زبان حال ابلیس...« را بپذیریم، پس باید متکلم 
همة این ابیات را ابلیس بدانیم و بگوییم که حافظ در اغلب غزلیات خود، از زبان ابلیس سخن 
می‌گوید یا اینکه این بیت را که ارتباط مضمون و مفهوم آن با ابیات شاهد، آشکار است، از میان 
این ابیات استثنا کنیم که بر این اساس، تمایز قائل شدن میان بیت »من ملک بودم و...« با سایر ابیات 
هم‌مضمون آن و تفسیری متفاوت و مغایر با اندیشه و جهان‌بینی حافظ ارائه کردن، چندان منطبق 

با منظومة فکری شاعر نیست.

						  باغ بهشت و سایة طوبی و قصر حور    
با خـاک کـوی دوست برابـر نمی‌کنم

-2-1 فردوس برین

آبادم خراب  دیر  درین  آورد  آبادمآدم  خراب  دیر  درین  آورد  آدم  من ملک بودم و فردوس برین جایم بودمن ملک بودم و فردوس برین جایم بود
یادم از  برفت  تو  کوی  سر  هوای  یادمبه  از  برفت  تو  کوی  سر  هوای  به  سایة طوبی و دلجوئی حور و لب حوضسایة طوبی و دلجوئی حور و لب حوض



108 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

دومین مضمون مربوط به ماجرای هبوط آدم)ع(، جایگاهی است که او و شیطان از آن اخراج 
شده‌اند. در بیت مورد بحث و بیت پس از آن، یعنی ابیات بالا، به فردوس و بهشت برین اشاره 
می‌شود، جایی که آدم)ع( و حوا در آنجا به امر خداوند سکونت داشتند، ولی سرانجام به اغوای 
ابلیس بیرون رانده شدند. صرف‌نظر از اینکه میان مفسران دربارة بهشتی که آدم)ع( و حوا و ابلیس 
از آن اخراج شدند، بحث و اختلاف آراء وجود دارد )نصر و دیگران، ج1، 1400: 160-162(، به 
اشارة گویندة نخستین بیت از ابیات بالا، بهشت، مکان و جایگاه نخستین او بوده است. اما در بیت 
دوم، صحبت از آن است که این خوشی‌ها و نعمت‌هایی را که در فردوس برین از آن برخوردار 
بود، به دلیل عشق به معبود و قرب الهی به هیچ می‌گیرد. این مضمونِ ملامتیِ برآمده از ماجرای 
هبوط آدم)ع( در ابیات دیگری از حافظ نیز نمود دارد. بهشت در شعر و اندیشة حافظ قرب حق 
تعالی است و برای همین است که در بیتی، خطاب به آنان که در هوس بهشت موعوداند، می‌گوید: 
آن بهشت را در همین دنیا هم می‌توان تجربه کرد، اما حقیقت آن است که آدمی از آن جایگاه برین 
بهشت یا قرب الهی به زمین آمد تا در سفر دنیا، درد هجران و فراق محبوب و معشوق را بچشد و 

بکوشد تا به آن وطن اولین و حقیقی خود بازگردد:
کنی پری‌زاده  چند  آدمئی  با  کنیعیش  پری‌زاده  چند  آدمئی  با  عیش  گر از آن آدمیانی که بهشتت هوس استگر از آن آدمیانی که بهشتت هوس است

بی‌اعتنایی حافظ به این بهشت، در ابیات دیگری هم دیده می‌شود، از جمله:
نمی‌کنم برابر  دوست  کوی  خاک  نمی‌کنمبا  برابر  دوست  کوی  خاک  با  باغ بهشت و سایة طوبی و قصر حورباغ بهشت و سایة طوبی و قصر حور

		          )حافظ، 1387: 344( 

از میان سه گروه واژگانی که در بالا نام بردیم، دستة دوم اشاره به مقام قرب الهی است که حافظ 
از آن با تعابیری چون گلشن قدس، کنگرة عرش و دیگر الفاظ این گروه، یاد می‌کند. جایگاه عرش 
به مراتب برتر از بهشت است و برای حافظ، آن فردوس برین با این بهشت موعود یکسان نیست. 
اگر آدم)ع( مرتکب خطا نمی‌شد، همچنان در بهشت سکونت داشت، اما این عصیان، رحمتی بود 
که او را از بام عرش به دامگاه دنیا آورد و انسان آرمانی حافظ نیز این فرصت را غنیمت شمرد و 
آن همه تنعم و زیبایی را به دلیل عشق به معشوق حقیقی از یاد برد و رنج سفر پذیرفت تا جوهرة 
خود را که با عشق تنیده شده است، در این دنیای خاکی مجال بروز و تجلی دهد و به مدد این 
موهبت بزرگ عشق که از میان آفریده‌ها تنها مختص به اوست، به جوار قرب الهی نائل آید. این 



109آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

پیام و معنایی است که از دو بیت مذکورِ ابتدای این بخش، به دست می‌آید و علاوه بر آن، عصاره 
و اساس اندیشه و تفکر حافظ همین است: »آدم به سبب اکل شجرة منهی مرا از آنجای درین 
دیر خراب آباد عالم آورد و درین آوردن نیز مصلحت بود زیرا که بهشت موضع جمال بود او را 
تربیت به هر دو صفت جلال و جمال می‌بایست و موضع تربیت هر دو صفت در خراب آباد بود 

نه بهشت« )خویشکی چشتی: برگ 307(.
این نکته نیز در خور توجه است که اگر بار نخست امتناع ابلیس از سجده بر آدم)ع( موجب 
اخراج او از مکان یا مکانت خود شد، در نوبت دوم، پس از سکنی گزیدن آدم)ع( و همسرش 
در بهشت به امر صریح خداوند، این ابلیس بود که با فریب و خدعه موجب اخراج او از بهشت 
و هبوط به زمین شد. »مفسران بعدی، تحت تأثیر اصل عصمت پیامبران، تأکید می‌کنند که آدم و 
حوا را شیطان به »لغزش« کشانید« )شوک، ج1، 1393: ذیل مدخل »آدم و حوا«(. هرچند در شعر 
حافظ، عشق علت هبوط آدم)ع( است )نه وسوسة ابلیس( و این همان امانت الهی است که او آن 
را پذیرفت. تصریح به فردوس یا بهشت به عنوان مسکن آدم در شعر حافظ نمونة دیگری هم دارد:

کنم چه  نشیمن  ویرانه  منزل  اندرین  کنم  چه  نشیمن  ویرانه  منزل  اندرین  حافظا حافظا خلد برینخلد برین  خانة موروثخانة موروث  منمن است است 

		          )حافظ، 1387: 340( 

که به لحاظ معنا و ساختار شباهت بسیاری با بیت مورد بحث و دیگر شواهد شعری حافظ دارد 
و مقصود از من در مصراع اول، منِ نوعی آدم)ع( است. یا:

دفتر نسرین و گل را زینت اوراق بوددفتر نسرین و گل را زینت اوراق بود شعر حافظشعر حافظ  در زمان آدمدر زمان آدم اندر  اندر باغ خلدباغ خلد

		          )حافظ، 1387: 214( 

					 تو به تقصیر خود افتادی از این در محروم   
 از کـه مـی‌نالـی و فریـاد چـرا مـی‌داری؟

1-3- هبوط و گرفتاری در قالب جسمانی و عالم خاکی               

در  نیز  آنها  رانده شدن  بیرون  و  ابلیس  و  آدم)ع(  ماجرای  در  )فقه‌اللغة( هبوط  فیلولوژیک  جنبة 
روشنگری موضوع مورد بحث اهمیت دارد. » ... اهمیت این واژه ]هبوط[ در نقشی است که در نظام 
کیهان‌شناختی چیزها دارد. بهشت در قرآن آشکارا »جایی در بالا« است و شخص ممکن است از 



110 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

آنجا »هبوط« کند« )جونز، ج5، 1399: ذیل مدخل »هبوط«(. در فرمان هبوط، به نظر می‌رسد باید بین 
دو مقولة اخراج و هبوط تمایز قائل شد. ابلیس و آدم)ع( هر دو هم از مکان و هم از مکانت خود 
هبوط کردند. هنگامی که ابلیس از سجده بر آدم)ع( امتناع کرد، ابتدا فرمان هبوط آمد: »فاهبط منها« و 
سپس امر اخراج: »فاخرج« )اعراف، 13(. هبوط ابلیس، در واقع هبوط از مقام و جایگاه هزار سالة او 
از جمع فرشتگان بود، گرچه خروج او از بهشت نیز »لزوماً بدین معنا نیست که او یکسره از ملکوت 
رانده شده باشد، و از همین جا است حضور پیوستة ابلیس در بهشت، به طوری که سپس‌تر توانست 

آدم)ع( و حوا)س( را زمانی که در آن بهشت بودند، بفریبد« )نصر و دیگران، ج3، 1400: 79(. 
 آدم)ع( نیز پس از سرپیچی از امر خداوند با خوردن میوة ممنوعه، ابتدا از مکانت خود و 
سپس از مکانش در بهشت به روی زمین هبوط کرد. وی به محض ارتکاب معصیت و نافرمانی، 
متوجه بدن خود شد )مقایسه کنید با توجه ابلیس به جنس خود در ص 6 نوشتار کنونی(، یعنی 
توجه استقلالی او به جسم، پس از ارتکاب به گناه بود )محمدی، 1400(. به فرمودة قرآن کریم 
)بقره 37-38( و چنانچه در تفسیر علامه طباطبایی)ره( و در برخی منابع دیگر آمده، هبوط آدم)ع( 
هبوط مکانی نبوده، بلکه هبوط مکانت بوده و توجه استقلالی به بدن نشانة این هبوط است. هبوط 
دوم یعنی هبوط مکانی پس از توبة آدم)ع( صورت می‌گیرد. در قصص سورآبادی چنین نقل شده 
است که پس از آنکه آدم)ع( از میوة شجرة ممنوعه خورد، »ندا آمد: نه تو را می‌گفتم که پیرامون 
آن درخت نگردید! آنها استغفار کردند. توبة ایشان پذیرفته شد. آن‌گاه ندا آمد که اکنون از بهشت 
بیرون روید« )یاحقی، 1399: ذیل مدخل »آدم«(. در بیت »من ملک بودم...« که به گمان از تجلیات 
خروج آدم از بهشت باشد، می‌توان مصراع نخست را مصداق هبوط مکانیت و مصراع دوم آن 
را هبوطِ مکانی دانست. با توجه به اشکالاتی که آیدنلو بر این موضوع مطرح کرده است، باید به 
دو نکته اشاره کرد: یکی اینکه در مقالة مورد بحث، اخراج و هبوط، که هر دو لفظ در قرآن کریم 
آمده‌است، معنای واحدی دارند؛ دیگر اینکه اخراج ابلیس از بهشت در وهلة اول و از آسمان و 
ملکوت اعلی در وهلة دوم، دو موضوع متفاوت است که نویسنده با تسامح به آن نگریسته و هر دو 
را یکی دانسته‌است: »بهشت یا آسمان« )آیدنلو، 1397: 112(، »بهشت برین و آسمان اعلی« )همان: 

111( و »بهشت و آسمان« )همان: 110(. 
بر اساس معنا و مفهوم واژگان دستة سوم از سه گروه تعابیر و کلماتی که در بالا ذکر شد، ندایی 



111آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

ملکوتی از عرش طنین افکنده که عاشق مهجور از وطن را به مأوای اصلی خود فرا می‌خواند. رنج 
و محنت انسانِ دور از وطن اصلی در شعر حافظ، تنها به هبوط در زمین خاکی محدود نمانده، 
بلکه ناخرسندی او را از حلول در قالب جسمانی نیز باید بدان علاوه کرد. نمونه‌های متعددی از 

این نارضایتی را می‌توان در شعر حافظ یافت: 
تنم تخته‌بند  ترکیب  سراچة  در  تنمچو  تخته‌بند  ترکیب  سراچة  در  چو   چگونه طوف کنم در فضای عالم قدس چگونه طوف کنم در فضای عالم قدس

		          )حافظ، 1387: 333( 

تنم تخته‌بند  چرا  اینجا  در  تنم  تخته‌بند  چرا  اینجا  در  مسکنم  روحانیان  باغ  شد  مسکنمچو  روحانیان  باغ  شد  چو 

		          )همان: 543( 

 امتناع روح آدم از حلول در قالب جسمانی نیز از موضوعات مورد توجه عرفا بوده است. از 
جمله، در بیت زیر:

زدند پیمانه  ساغر  رقص‌کنان  زدندحوریان  پیمانه  ساغر  رقص‌کنان  حوریان   شکر ایزد که میان  شکر ایزد که میان منمن و  و اواو صلح افتاد صلح افتاد

 که دکتر انوری بر آن است با توجه به ماجرای آمدن چهار فرشتة مقرب الهی به زمین برای 
برداشتن مشتی خاک و امتناع ورزیدن خاک، که در مرصادالعباد آمده است، من در مصراع اول، روح 
آدمی و او قالب جسمانی اوست )انوری، 1388: 126(. در اینجا نیز تمایز میان دو من و دو بعُد روحانی 
و جسمانی به وضوح دیده می‌شود، تمایزی که مشابه آن در بیت »من ملک بودم...« نیز مشهود است: 

                               من ← آدم     /    من ← او )قالب جسمانی(
وقتی ابلیس به دلیل امتناع از سجده بر آدم)ع( با قول »فاهبط منها« از درگاه خداوند متعال رانده 
شد، در واقع از عالم فرشتگی بیرون آمد )یاحقی، 1389: ذیل مدخل »ابلیس«(، بنابراین از مقام و 
عالم فرشتگی هبوط کرد. بر این اساس، به نظر می‌رسد ملک بودن در این بیت، اشاره به سرشت 
و ذات نیست، بلکه اشاره به مقام است، خواه من ابلیس باشد، خواه آدم )نه آدم فرشته بود و نه 
ابلیس(. هر چند آیاتی که به امتناع ابلیس از سجده بر آدم)ع( اشاره می‌کنند، بر استثناء جزء از 
کل دلالت دارند، یعنی در کلام الهی که می‌فرماید همة فرشتگان سجده کردند جز ابلیس، مستثنی 
جزو مستثنی‌منه بوده که از آن استثنا شده است، ولی این قاعده مشروط و مقید به اشتراک در ذات 
و جنس نیست و مشترکات دیگری هم می‌تواند چند چیز مختلف را در یک گروه جای دهد، از 

جمله هم رتبه و مقام بودن. 



112 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

					     قدح پر کن که من در دولت عشق   
جوانبخت جهانــم گــر چه پیـرم

                               			  1-4- سفر و سلوک عاشقانه

با توجه به آنچه تا بدین‌جا گفته شد، مضمون اصلی غزل مورد بحث حافظ و برخی دیگر از 
غزل‌های مشابه آن، تبیین سرگذشت آدمِ عاشقِ رانده شده از بهشت و گرفتار در جسم و عالم 
خاکی است که سلامت و خوشنامی بهشت را ترک کرده و به این منزل ویران هبوط کرده تا با عشق 

ورزیدن به معشوق حقیقی به وطن اصلی خود بازگردد:
آزادم جهان  دو  هر  از  و  عشقم  آزادمبندة  جهان  دو  هر  از  و  عشقم  بندة  فاش می‌گویم و از گفتة خود دلشادمفاش می‌گویم و از گفتة خود دلشادم

		          )حافظ، 1387: 310( 

از سر خواجگی کون و مکان برخیزماز سر خواجگی کون و مکان برخیزم به ولای تو که گر بندة خویشم خوانیبه ولای تو که گر بندة خویشم خوانی

		          )همان: 327(

به نظر می‌رسد لحن بیت »من ملک بودم...«، لحن عاشقی و مشتاقی و  این نکته،  به  با توجه 
مهجوری است که به سراسر غزل نیز تسری یافته است. آدم آمدنش را به زمین موهبتی می‌داند و 
فرصتی برای تجلی عشق. برای همین، یادآوری آن خاطرة ازلی قرب معشوق الهی پیش از هبوط، 
نمی‌تواند مبین شکایت از جدایی از احوال خوش در بهشت بودن و آسایش و بی‌دردی در آنجا باشد. 
عده‌ای از مفسران هبوط آدم)ع( را به زمین، فرصتی برای »نزدیک‌تر شدن به خداوند و تقربی که فقط 
پس از تجربة دوری و غربت ممکن است« )نصر و دیگران، ج3، 1400: 87(، می‌دانند. میبدی نیز در 
کشف‌الاسرار می‌گوید: »متقاضی عشق به در سینة آدم آمد که یا آدم جمال معنی کشف کردند و تو 
به نعمت دارالسلام بماندی... همت بزرگ دامن وی گرفت که اگر هرگز عشق خواهی باخت، بر این 
درگه باید باخت... یا آدم اکنون که قدم در کوی عشق نهادی، از بهشت بیرون شو، که این سرای راحت 
است و عاشقان درد را با سلامت دارالسلام چه کار؟« )میبدی، ج1، 1389: 162(. نجم رازی هم به این 
معنی در ماجرای خلقت آدم و اخراج او از بهشت پس از ارتکاب گناه، اشاره کرده است: »سنگ ملامت 
بر شیشة سلامت می‌زنیم...« )نجم رازی، 1386: 93( و حافظ نیز همین معنی را در بیتی بیان می‌کند:

بود تو  گیسوی  طرّة  شکن  راهم  بوددام  تو  گیسوی  طرّة  شکن  راهم  دام  منِ سرگشته هم از اهل سلامت بودممنِ سرگشته هم از اهل سلامت بودم

		          )حافظ، 1387: 216(



113آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

اگر لحن این بیت، شکایت از وضع موجود می‌بود، از زمین به دیر خراب‌آباد تعبیر نمی‌شد و اساساً 
زمین نمی‌تواند برای ابلیس دیر باشد زیرا این دیر همان میخانه‌ای است که حافظ بارها در غزلیاتش از 
آن عشق را اراده کرده‌است. ابلیس برای عشق‌ورزی به زمین نیامده بود؛ این آدم بود که پس از پذیرش 

توبه‌اش، از بهشت اخراج شد و به زمین آمد تا با گوهر عشق، دوباره به آسمان اعلی صعود کند:
آمده‌ایم پناه  به  اینجا  حادثه  بد  آمده‌ایماز  پناه  به  اینجا  حادثه  بد  از  ما بدین در نه پی حشمت و جاه آمده‌ایمما بدین در نه پی حشمت و جاه آمده‌ایم
تا به اقلیم وجود این همه راه آمده‌ایمتا به اقلیم وجود این همه راه آمده‌ایم عدم سرحدّ  ز  و  عشقیم  منزل  عدمرهرو  سرحدّ  ز  و  عشقیم  منزل  رهرو 
آمده‌ایم مهرگیاه  این  طلبکاری  آمده‌ایمبه  مهرگیاه  این  طلبکاری  به  سبزة خطّ تو دیدیم و ز بستان بهشتسبزة خطّ تو دیدیم و ز بستان بهشت

		          )همان: 357(

این اصلی‌ترین نکته در ماجرای هبوط از دیدگاه حافظ است که در دیوان او تجلی یافته‌است. 
انسان به این عالم خاکی سفر کرده و با گوهر عشق، سیر و سلوک می‌کند تا عاقبت به وطن اصلی 
بازگردد: »ای آدم! اکنون رو به سرای محنت و شدت، آدم گفت: این همه خوار است، اگر روزی 
ما را برین درگه باز بارست...« )میبدی، ج3، 1389: 588(. اگر او از این سفر به سلامت برگردد، 
دوباره قرب الهی و آن جایگاه عرش را باز خواهد یافت. بنابراین، لحن بیت هم باید در راستای 
ابیات دیگر غزلِ مورد اشاره بررسی شود. شاعر در ابتدای غزل با خرسندی و شادمانی، خود را 

بندة عشق می‌نامد:
آزادم  جهان  دو  هر  از  و  عشقم  آزادم بندة  جهان  دو  هر  از  و  عشقم  بندة  فاش می‌گویم و از گفتة خود دلشادمفاش می‌گویم و از گفتة خود دلشادم

اما کمی که پیش‌تر می‌رود، شاید در مقام اخِبار از وطن و جایگاه حقیقی‌اش می‌گوید:
آبادم خراب  دیر  درین  آورد  آبادمآدم  خراب  دیر  درین  آورد  آدم   من ملک بودم و فردوس برین جایم بود من ملک بودم و فردوس برین جایم بود

و سپس دوباره عشق بر احوالش غالب می‌شود و بهشت و نعمات آن را به هیچ می‌گیرد: 
یادم از  برفت  تو  کوی  سر  هوای  یادمبه  از  برفت  تو  کوی  سر  هوای  به  سایة طوبی و دلجوئی حور و لب حوضسایة طوبی و دلجوئی حور و لب حوض

آدم نه به دلیل گناه نخستین خود، که قبل از هبوط بخشیده شده بود، بلکه به خاطر عشق، به 
زمین آمد و محل عشق‌ورزی جز دیر خراب‌آبادِ زمین نمی‌تواند باشد، زیرا در بهشت مجال آن 

فراهم نبود. این مضمون نیز در شعر حافظ شواهدی دارد3:
مهوشم جوانان  عشق  اسیر  مهوشمحالی  جوانان  عشق  اسیر  حالی  سفر این  در  اما  سفر  این  در  اما  بهشتیم  بهشتیمآدم  آدم  من  من 1(   )1

		          )حافظ، 1387: 330(



114 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

افتاد فرجام  حاصل  ازل  عهد  از  افتاداینم  فرجام  حاصل  ازل  عهد  از  اینم  2( من ز مسجد به خرابات نه خود افتادم2( من ز مسجد به خرابات نه خود افتادم

		          )همان: 124(

بود طاق  جانان  ابروی  مرا  چشم  بودمنظر  طاق  جانان  ابروی  مرا  چشم  منظر  3( پیش ازان کین سقف سبز و طاق مینا برکشند3( پیش ازان کین سقف سبز و طاق مینا برکشند

		          )همان: 214(

گذشته از حدیث سفر به دنیا و محنت فراق و هجران از وطن اصلی و تحمل این همه به مدد 
عشق، حافظ در برخی از غزل‌هایش از آرزوی بازگشت به ملکوت چنین سخن گفته است4:

آنجا که روم عاقل و فرزانه روم آنجا که روم عاقل و فرزانه رومدگر  دگر  گر ازین منزل غربت به سوی خانه رومگر ازین منزل غربت به سوی خانه روم
روم میخانه  به  راه  از  هم  که  کردم  رومنذر  میخانه  به  راه  از  هم  که  کردم  نذر  زین سفر گر به سلامت به وطن باز رسمزین سفر گر به سلامت به وطن باز رسم
روم... پیمانه  و  بربط  با  صومعه  در  روم...به  پیمانه  و  بربط  با  صومعه  در  به  تا بگویم که چه کشفم شد ازین سیر و سلوکتا بگویم که چه کشفم شد ازین سیر و سلوک
روم شکرانه  پی  وز  کنم  شکر  رومسجدة  شکرانه  پی  وز  کنم  شکر  سجدة  باز محرابش  چو  ابروی  خم  ببینم  بازگر  محرابش  چو  ابروی  خم  ببینم  گر 

				 )همان: 153(  

نتیجه

منظومة فکری حافظ را باید در کلیت اشعار او جست؛ لذا تفسیر بیتی از دیوان او بدون در نظر 
گرفتن ارتباط معنایی آن با ابیاتی که آن مضمون را بازگو می‌کنند، موجب استبعاد از اندیشه و تفکر 
او خواهد شد. در تفسیر بیتِ »من ملک بودم و...«، برای اینکه معنایی نزدیک به دیدگاه حافظ از 
بیت به دست دهیم، به نظر می‌رسد که بررسی طولی ابیات هم‌مضمون و مشابه آن، که شواهد 
متنیِ قابل اعتنا و غیر قابل اغماضی در دیوان حافظ دارد، در فهم معنای بیت مؤثر است. گذشته 
از نقش عناصر بلاغی )معانی و بیان(، دستوری و لحن متکلم در بیت مورد اشاره، توجه به سابقة 
ساختار لفظی و معنایی این بیت در دیگر ابیات دیوان حافظ و تأمل در زنجیرة واژگان تداعی 
کنندة مفهوم بیت در شواهدِ دیگری از اشعار او حائز اهمیت است. حال با توجه به آنچه با استناد 
به شواهد شعری حافظ گفته‌شد و با توجه به مضمون بیت »من ملک بودم و...«، یعنی مهجوری 
از وطن اصلی و تحمل رنج فراق بدون اعتنا به بهشت موعود و سفر و سلوک عاشقانه در عالم 
خاکی و آرزومندی به بازگشت به حریم قرب الهی، بیت زبان حال ابلیس است یا شرح اشتیاق 

و دردمندی آدم)ع(؟ 



115آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

پی‌نوشت

از اساتید بزرگوار آقای دکتر محمد سوری و آقای دکتر محمود محمودی‌نژادی و فاضل محترم 
آقای حسین شفیع‌زاده بابت ذکر برخی نکات در مورد موضوع مورد بررسی سپاسگزاری می‌کنم.

پی‌نوشت
1. نیرّ تبریزی نیز بر خلاف شارحان دیگر، بیت و غزل را به استقبال از شعر مورد بحث حافظ و از زبان ابلیس 

سروده‌است. )رک آیدنلو، 1397: 107(
2.  آیدنلو در بخشی از مقالة خود برای توجیه امکان و احتمال ابلیس‌ستایی حافظ، به نظر مساعد او نسبت به 
حلاج اشاره می‌کند. به گفتة وی حلاج از نخستین کسانی بود که نگاه عذرجویانه به ابلیس داشت، لذا حافظ 
نمی‌توانسته از این تأثیر برکنار باشد. از سویی حافظ اشعری بوده و چون ابلیس‌ستایی با تفکرات اشعری 
تناسب داشته‌است، بنابراین از مجموع اینها می‌توان به این نتیجه رسید که ابلیس‌ستایی حافظ امری دور از 

انتظار نبوده‌است. )رک آیدنلو، 1397: 120-119(
3.  برای نمونه‌های بیشتر، نیز نگاه کنید: حافظ، 1387: صص 326؛ 328؛ 353؛ 357؛ 361؛ 420؛ 308؛ 340.

4.  نمونة دیگر، حافظ، 1387: 352.

منابع

1- قرآن کریم.

2- آیدنلو، سجاد )1397(: »زبان حال ابلیس در بیتی از حافظ«، پژوهش‌های ادب عرفانی )گوهر گویا(، سال 

دوازدهم، ش3، پیاپی 38، پاییز، ص 132-99.

3- اسماعیلی، زیبا )1396(: »نوستالوژی هبوط و بازتاب آن در دیوان حافظ«، و علی عین علیلو، فصلنامة عرفانی 

اسلامی، سال چهاردهم، ش 54، زمستان، ص 216-199.

4- انوری، حسن )1388(: »عشق حالی دو اسبه می‌آمد«، پژوهشنامة فرهنگ و ادب، پاییز، ش 9، ص 127-117.

5- برزگر خالقی، دکتر محمدرضا )1389(: شاخ نبات حافظ، زوّار، چاپ پنجم: تهران.

6-پورجوادی، نصرالله )1393(: بوی جان، مرکز نشر دانشگاهی، چاپ دوم: تهران.

7- پورنامداریان، تقی )1392الف(: عقل سرخ )شرح و تأویل داستان‌های رمزی سهروردی(، سخن، چاپ سوم: 

تهران.



116 | آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404

8- ــــــــــــــــ )1392ب(: گمشدة لب دریا )تأملی در معنی و صورت شعر حافظ(، سخن، چاپ چهارم: 

تهران.

9- جونز، آنتونی )1399(: دائره المعارف قرآن، سرویراستار: جین دمن مک اولیف، سر ویراستار ترجمة فارسی: 

حسین خندق آبادی و دیگران، ج5، ذیل مدخل »هبوط«، ترجمة اعظم پویا، انتشارات حکمت، تهران.

10- حافظ، شمس‌الدین محمد )1387(: دیوان حافظ، تدوین: دکتر سلیم نیساری، سخن، چاپ دوم: تهران.

ــــــــــــــــــــــــ )1382(: دیوان حافظ )ج1(، به تصحیح و توضیح: پرویز ناتل خانلری، خوارزمی،  11- ـ

چاپ سوم: تهران.

12- ـــــــــــــــــــــــ )1380(: دیوان حافظ، به کوشش: دکتر خلیل خطیب رهبر، صفی علیشاه، چاپ 

سیام: تهران.

ــــــــــــــــــــــ )1381(: دیوان حافظ، دکتر حسینعلی یوسفی، نشر روزگار، چاپ اول: تهران. 13- ـ

ــــــــــــــــــــــ )1388(: دیوان حافظ، ناهید فرشادمهر، انتشارات گنجینه، چاپ هشتم: تهران. 14- ـ

15- ـــــــــــــــــــــــ )1376(: دیوان حافظ، تصحیح و توضیح: سید علی‌محمد رفیعی، نشر ستارگان و 

مؤسسة فرهنگی و انتشاراتی خواجوی کرمانی، چاپ دوم: تهران.

16- خویشکی چشتی، عبیدالله )نسخة خطی(: شرح دیوان حافظ )بحرالفراسه(، کتابخانة مجلس، محل کتابت: 

کشمیر، کاتب: ملا انور، تاریخ کتابت: 1219ق.

17- ریپین، اندرو )1394(: دائره المعارف قرآن، سرویراستار: جین دمن مک اولیف، سر ویراستار ترجمة فارسی: 

حسین خندق آبادی و دیگران، ج3، ذیل مدخل »شیطان«، ترجمة حسین خندق آبادی، انتشارات حکمت، تهران.

18- دهخدا، علی‌اکبر )1392(: لغت نامه، نرم‌افزار لغت‌نامه دهخدا، انتشارت دانشگاه تهران: تهران.

19- ذوالنور، عبدالرحیم )1372(: در جستجوی حافظ، زوار، چاپ سوم: تهران.

20- شوک، کورنلیا )1392(: دائره المعارف قرآن، سرویراستار: جین دمن مک اولیف، سر ویراستار ترجمة فارسی: 

حسین خندق‌آبادی و دیگران، ج1، ذیل مدخل »آدم و حوا«، ترجمة حسن رضایی، انتشارات حکمت، تهران.

21- شهریار، محمدحسین )1388(: دیوان )ج1، غزلیات(، انتشارات نگاه، چاپ سی و پنجم: تهران.

عبدالکریم  اهتمام:  به  حافظ(،  از  چند  غزلیاتی  )شرح  عشق  طریق   :)1382( بدیعالزمان  استاد  فروزانفر،   -22

جربزه‌دار، اساطیر، چاپ اول: تهران.

23- فرید، طاهره )1377(: ایهامات دیوان حافظ، انتشارات طرح نو، چاپ اول: تهران.

24- غنی، قاسم )166(: یادداشت‌های دکتر قاسم غنی در حواشی دیوان حافظ، به کوشش: اسمعیل صارمی، 

انتشارات علمی، چاپ دوم: تهران.



117آفاق اشراق | سال سوم، شمارۀ چهارم، بهار و تابستان 1404 |    

25- لاهوتی، سید قادر )1395(: »مضمون هبوط آدم)ع( در غزلیات حافظ«، کنگرة بین‌المللی علوم اسلامی، علوم 

انسانی، آذر، تهران.
26- محمدی، عبدالله )سخنران( )1400(: »دلالت‌های هبوط حضرت آدم در الاهیات«، پنجمین نشست مؤسسة 

.www.irip.ac.ir/u/138 ،پژوهشی حکمت و فلسفة ایران، آذر ماه
27- معین، محمد )1389(: حافظ شیرین سخن، نشر صدای معاصر، چاپ پنجم: تهران.

28- ملاصدرا، صدرالمتألهین شیرازی )1388(: ترجمة اسفار اربعه )سفر 4، ج2(، ترجمة محمد خواجوی، مولی، 

چاپ سوم: تهران.

29- میبدی، ابوالفضل رشیدالدین )1389(: کشف الاسرار و عده الابرار )ج 3 و 5(، به اهتمام: علی‌اصغر حکمت، 

امیرکبیر، چاپ هشتم: تهران. 

30- نجم رازی، عبدالله بن محمد )1386(: مرصاد العباد، به اهتمام محمدامین ریاحی، انتشارات علمی و فرهنگی، 

چاپ دوازدهم: تهران.

31- نصر، سید حسین و همکاران )1400(: تفسیر معاصرانه )ج1و3(، مقدمه، ترجمه و توضیح: انشاءالله رحمتی، 

نشر سوفیا، چاپ سوم ج1 و چاپ اول ج3: تهران.

32- ویِنز، دیوید )1397(: دائره المعارف قرآن، سرویراستار: جین دمن مک اولیف، سر ویراستار ترجمة فارسی: 

حسین خندق آبادی و دیگران، ج3، ذیل مدخل »درخت«، ترجمة امیر مازیار، انتشارات حکمت، تهران.

33- هروی، دکتر حسینعلی )1386(: شرح غزل‌های حافظ )ج 3(، فرهنگ نشر نو، چاپ هفتم: تهران.

34- یاحقی، محمدجعفر )1389(: فرهنگ اساطیر و داستانواره‌ها در ادبیات فارسی، فرهنگ معاصر، چاپ سوم: 

تهران.

									       


